
HEROIDAS
CARTAS Y CANTOS DE LAS HEROÍNAS

MARTA ESTAL 
SOPRANO Y PIANO

GIORGIO CELENZA
BARÍTONO Y PIANO

ÁLVARO TATO
DIRECCIÓN DE ESCENA

GUÍA DIDÁCTICA



ÍNDICE
ÍNTRODUCCIÓN
¿Qué vas a ver?
Objetivos

ANTES DE LA FUNCIÓN
Bienvenid@ al mundo de los mitos
Un poeta inmortal (sobre Ovidio y su época)
En femenino plural (unas palabras sobre las Heroidas)
Quién es quién en nuestras Heroidas
Ariadna
Helena y Paris
Hero y Leandro
Penélope y los pretendientes
Medea y Jasón
Dido
Heroidas hoy
Algunas preguntas previas

DESPUÉS DE LA FUNCIÓN
La puesta en escena
La música y programa musical
El espacio sonoro
La adaptación de los textos

PROPUESTA DE ACTIVIDADES



¿QUÉ VAS A VER?

UN  CONCIERTO UNA OBRA  DE TEATRO

HEROIDAS  ES...

Las voces líricas de una
soprano y un barítono junto a

un piano interpretan piezas
de compositores como

Haendel, Mozart, Schubert,
Puccini... y otras más actuales. 

Que basa sus escenas y monólogos
en las Heroides, un texto escrito por el
poeta Ovidio hace más de dos mil
años pero que, como todos los
grandes clásicos, trata sobre
conflictos que aún resuenan en la
actualidad.

OBJETIVOS
Acercarse al género lírico desde un formato dinámico de recital-
teatro que combina el texto hablado y la puesta en escena con la
música en directo y el espacio sonoro. 

(Re)conocer a personajes de la mitología griega y sus fuentes
literarias: la Odisea, la Eneida, las Metamorfosis... a la vez que se
despierta la cuirosidad sobre el mundo antiguo. 

Reflexionar sobre la pervivencia, actualidad y revisión de los
clásicos.

Ofrecer una relectura de género sobre un texto clásico y abrir el
debate en el aula sobre los personajes femeninos, estereotipos, 

      nuevas perspectivas, etc. 

Mitología clásica, cultura grecolatina, música clásica, feminismo.

Últimos cursos de la ESO / Bachillerato.

Historia, Historia del Arte, Cutura Clásica, Música, Artes
Escénicas, Psicología, Filosofía, Griego, Latín. 

ETIQUETAS

EDADES

ASIGNATURAS



ANTES DE NADA…
BIENVENID@S AL MUNDO DE

LOS MITOS
       Toda nuestra cultura occidental tiene su base en la Antigua Grecia,
un extenso período histórico (entre los siglos X y IV a. C) en un área
geográfica (Grecia y sus islas) donde se consolidaron las primeras
grandes civilizaciones europeas (la cretense, la micénica y la helénica),
con un inmenso bagaje social, económico, político, artístico y cultural
que tuvo como punto de eclosión un gran invento: la democracia
ateniense del siglo V a. C., un sistema de gobierno basado en la gestión
del poder a través del voto directo de los ciudadanos, que supuso una
revolución y que marcó el destino de Europa como continente.

La Antigua Grecia elaboró a lo largo de los siglos un sofisticado sistema
de creencias de base politeísta: los griegos rezaban a una verdadera
multitud de dioses asociados a todos los aspectos de la vida, la
naturaleza y las costumbres, desde el amor (Afrodita) hasta la sabiduría 

(Atenea) pasando por el sol (Apolo),
la luna (Selene),el infierno (Plutón), la
caza (Diana), la agricultura (Cibeles),
el vino (Dioniso) o la guerra (Ares)…
sin olvidar, claro, al Padre de los
Dioses, Zeus, el dios del rayo y el
trueno, el señor del Olimpo, monte
donde residen las deidades. 

A este panteón de dioses se añade
toda una multitud de criaturas
fantásticas (las sirenas, los Titanes,
los Gigantes, el Cíclope, la Esfinge,
las arpías, las Furias, los centauros, el
caballo alado Pegaso, etc.) y de
héroes humanos o semidivinos
como Heracles, Perseo, Jasón,
Teseo, Aquiles u Odiseo.  

Atenea



Los mitos alimentan el arte griego en todas sus
manifestaciones: la poesía épica y lírica (la Ilíada y
la Odisea de Homero, los poemas de Safo, las odas
de Píndaro), la arquitectura y escultura (Fidias, autor
del Partenón), el teatro (los trágicos Edipo, Sófocles
y Eurípides y el cómico Aristófanes), la pintura, la
música…
Los mitos suponen todo un lenguaje, una colección
inagotable de figuras, sucesos y ejemplos para
entender el mundo y darle forma. 

Sus historias interconectadas conforman extensas
sagas en torno a grandes sucesos donde se funde
la ficción con la historia: la guerra de Troya o el
ciclo de Tebas, por ejemplo. 
A todo ese conjunto de relatos, leyendas, sucesos,
aventuras, guerras, muertes, amores y desamores,
los llamamos los mitos.

La Odisea es una de las obras más famosas de la antigüedad clásica. Narra el regreso a Ítaca de Odiseo (Ulises en su versión
romana) tras la guerra de Troya, un viaje que le llevó más de diez años y que estuvo cargado de peligros y aventuras. Al ser
este camino tan arduo, la cultura popular adoptó la expresión “ser una odisea” cuando algo cuesta mucho de conseguir.

centauro

furias

SABÍAS QUE...

Pero los mitos, tal y como los conocemos, no son
solo griegos; el Imperio Romano adoptó aquellas
creencias e historias, haciéndolas perdurar
durante siglos con nombres diferentes: el Zeus
griego se convirtió en el Júpiter romano, Afrodita
en Venus, Atenea en Palas, Hermes en Mercurio,
Heracles en Hércules, Odiseo en Ulises… y así
sucesivamente. Los grandes poetas latinos, como
Virgilio y Ovidio, dedicaron sus principales obras
a recrear  aquel repertorio de leyendas, mientras
las grandes esculturas de aquellos dioses
renombrados llenaban los templos de todo el
mundo conocido.

escultura de la
 Venus de milo

Alejandro de Antioquía

De hecho, las Heroidas de Ovidio son, como veremos, una colección
de cartas imaginarias de las protagonistas míticas más importantes. 
 



Los mitos atraviesan los siglos, se escriben y se reescriben, adoptan
diversas formas, estilos y medios de expresión, y continúan
conversando con nosotros a lo largo de las épocas.  
La Edad Media, el Renacimiento, el Barroco, la Ilustración, la
Posmodernidad… todas las etapas culturales y artísticas europeas han
necesitado reformular y reelaborar el legado inmenso de los clásicos,
mirarse en el espejo de esas figuras cambiantes que nos atraen
porque nos representan, porque nos siguen fascinando e inquietando,
porque nos siguen haciendo preguntas y porque sintetizan la
condición humana. 

En pleno siglo XXI, los mitos siguen
presentes en nuestros símbolos, en
nuestros héroes, en nuestras historias,
aunque a veces pasen desapercibidos.
Un ejemplo del lenguaje publicitario: la
marca de zapatillas deportivas Nike toma
su nombre de la diosa griega de la
victoria, Niké, y su logo es una
representación icónica del ala de la diosa.
Encontramos ecos de los mitos en las
stories de las redes sociales, en los
escaparates de los malls, en las hazañas
deportivas, en los discursos políticos, en
los medios de comunicación, en nuestro
propio idioma, en nuestra casa, en
nuestras calles. En nuestra forma de
pensar y de vivir. 

Los estudiosos de la antropología, la sociología y la psicología han
afirmado que los mitos representan, a través de arquetipos (esquemas
esenciales), el repertorio básico de emociones y sentimientos de la
raza humana. Dicho de otra forma: todos nuestros miedos, nuestros
deseos, nuestros amores y odios, nuestras relaciones, se condensan en
esta selva inabarcable de fábulas, historias y personajes que llamamos
mitología. Adentrarse en los mitos es conocer y reconocer al ser humano,
mirarse en el espejo de los siglos para encontrarnos con nosotros
mismos, para comprender lo que fuimos, lo que somos y lo que seremos.  

algunos ejemplos de la
influencia de los mitos en la

cultura popular



de las bases jurídicas, sociales, urbanísticas, burocráticas y administrativas
de la futura pax romana (el primer gran imperio internacional europeo, que
tuvo siglos de duración) sostenida por la unidad lingüística, el control
militar de las colonias, el eficaz sistema tributario y el férreo aparato
propagandístico. Aquí nace la Roma de los grandes foros, de las grandes
fortunas, de los arcos de triunfo, de los lujosos palacios y templos, de las
carreras de cuadrigas y las luchas de gladiadores, del pan y circo… todo
bajo el poder omnímodo de un solo gobernante divinizado.

UN POETA INMORTAL
(SOBRE OVIDIO Y SU ÉPOCA)

Ovidio es un poeta humano y a la vez divino,
efervescente y flamígero, lleno de gracia estilística, a
menudo complejo; sus propios contemporáneos llegaron
a criticar el barroquismo enrevesado de sus imágenes,
pero sus hexámetros vibran llenos de movimiento y de
potencia expresiva. Su obra cumbre es, sin duda,
Metamorfosis, un extenso poema en que se presentan
entretejidos numerosos pasajes de la mitología
grecolatina; su plasticidad, su agilidad narrativa, sus
intrincadas metáforas y la emoción tragicómica de sus
versos convierten este poema en una de las cimas
literarias de Occidente y una fuente inagotable de
influencias y referencias para los pensadores y artistas
desde el Renacimiento en adelante. Pero también fue
autor de obras más breves de enorme interés, como
Amores, Arte de amar, Tristes… o nuestras Heroidas.

Publio Ovidio Nasón (43 a. C.-17 d. C.) es sin duda
uno de los grandes poetas de todos los tiempos.
Su obra constituye una de las cumbres de la
literatura romana escrita en latín clásico. 
Sus años de vida, en el contexto de una familia
acomodada y un precoz éxito literario,
corresponden al auge de la Roma imperial y a las
apoteósicas décadas de gobierno del emperador
Augusto, que sentó las bases del Imperio Romano
con su política expansionista y su establecimiento 

Erato, 
musa de la poesia

‘ ‘



Se trata de una colección de breves cartas
escritas en verso, donde la voz femenina
asume el protagonismo: mediante un juego
literario epistolar, las heroínas de los grandes
mitos clásicos toman la palabra y se dirigen a
sus maridos y amantes, casi siempre en tono
de queja ante los engaños, traiciones y delitos
cometidos por los hombres. Ovidio
selecciona, en cada caso, el momento preciso
de redacción de cada carta ficticia, para
conseguir el mayor efecto dramático; por
ejemplo, en el caso de Ariadna o de Dido, las 

EN FEMENINO PLURAL     
(UNAS PALABRAS SOBRE LAS HEROIDAS)
Las Heroidas (19 a. C.), también llamadas Cartas de las heroínas, se
consideran una de las obras iniciales de Ovidio. Existen ciertas
dudas sobre la autenticidad de algunas de ellas, que pudieron ser
escritas por discípulos o imitadores en épocas posteriores. Pero en
cualquier caso la obra reviste una originalidad que ha llamado la
atención de lectores y estudiosos de todos los tiempos, y ha
inspirado a artistas de las artes plásticas, musicales y literarias, con
especial interés durante los siglos XX y XXI, tras la explosión
intelectual y artística de los movimientos feministas occidentales.

SABÍAS QUE...

Los textos literarios que se
expresan a través de cartas
reciben el nombre de
epístolas. Fue un género
muy común en la Grecia
clásica y se continuó
utilizando a través de los
siglos e incluso en nuestros
días (aunque ahora tome la
forma de e-mails,
Whatsapps...). ¿Te suena el
nombre de Frankestein? Su
autora, Mary Shelley, lo creó
a través de una novela
epistolar. 

“autoras” escriben justo cuando han sido
abandonadas; en otros, como el de Helena o Hero,
en el instante inicial de sus historias, cuando todavía
no se ha abatido sobre ellas su trágico destino y
pueden expresarse desde el deseo, el amor o la
esperanza, multiplicando así el efecto de ironía
dramática. Por ese motivo, las Heroidas tienen un
acusado componente teatral y pueden ser leídas
como monólogos escénicos; un aspecto que
queremos subrayar en nuestro montaje.



Esta obra ha atravesado veinte siglos manteniendo vivo su
dramatismo, su inmediatez, su frescura y su sorprendente punto
de vista, ya que pocas veces la voz femenina ha tenido un espacio
tan claro en la literatura occidental aunque sea un autor quien la
emite mediante un artificio literario. 
Las Heroidas son un apoyo perfecto para establecer un diálogo
entre las voces míticas y la música clásica occidental a través de
una voz femenina lírica y teatral que conecta los siglos, los
personajes y las situaciones, siempre tan parecidas, para revivir
aquellos mitos y hablar a través de ellos de nuestro presente. De
la carta en papiro al mensaje instantáneo, del cálamo a la tecla,
del papel a la pantalla, de la tinta al sticker, seguimos siendo seres
humanos reclamando justicia, condenando abusos, lamentando
daños y traiciones… y soñando un futuro mejor. 

QUIÉN ES QUIÉN EN NUESTRAS HEROIDAS
Ovidio escribió un total de 21 cartas. Para nuestro espectáculo
hemos seleccionado seis de ellas elegidas por su belleza
literaria, por su profundidad emocional, por la relevancia de
sus historias en el conjunto de la mitología clásica: 

Ariadna, Helena, Hero, Penélope, Medea y Dido. 
A continuación encontrarás información sobre cada una de
ellas junto a la traducción de las piezas musicales que las
acompañan. 
Nuestro viaje comienza en una pequeña isla del mar Egeo.  
Tod@s sus puestos... ¡ZARPAMOS!



I. ARIADNA

Princesa de la isla de Creta, hija del rey
Minos.
El hilo de Ariadna es una expresión para
denominar a una solución liberadora, a
una salvación (Ariadna le da un hilo a
Teseo para que no se pierda en el
laberinto).
Si miras al cielo de noche la verás: es la
constelación llamada corona boreal.

Algunas obras artísticas donde aparece:
Il lamento d'Arianna (1608), madrigal de Claudio Monteverdi.

Ariadna en Naxos (1912), ópera de Richard Strauss.
Ariadna. Al hilo del mito (2021), de la compañía flamenca Rafaela Carrasco.

La joven princesa Ariadna ayuda al
héroe Teseo a escapar del laberinto
después de dar muerte al Minotauro
(monstruo con cuerpo humano y
cabeza de toro) y al huir juntos el héroe
la abandona en la isla de Naxos, donde
el dios Dioniso la salva y la convierte en
una corona de estrella que podemos
ver en el cielo: la constelación de
Ariadna (corona borealis).

CARTA DE ARIADNA A TESEO
Ariadna despierta en la isla de Naxos y no encuentra a Teseo a su lado. La

ha abandonado. Grita y reclama que regrese a por ella. 

Teseo, te escribo esta carta desde la costa en la que tu barco
zarpó sin mí, esa costa en la que me abandonásteis tú y el
sueño. Ahora sé que eres más peligroso que cualquier fiera. 

Ah, mio cor 
Alcina, G.F. Haendel
Ah, mi corazón, ¡tú humillado!
¡Estrellas, dioses, dios del amor!
Eres un traidor, pero... ¡te amo tanto!
¡Me abandonas entre lágrimas?
¡Oh, dioses!... ¿Por qué? Siempre que sueño las playas

Marinero en tierra, R. Halffter
Siempre que sueño las playas

las sueño solas, mi vida.
Acaso algún marinero

quizás alguna velilla
de algún remoto velero.

Naxos

Constelación de Ariadna
(corona borealis)



II. HELENA

Hija del dios Zeus, reina de Esparta, esposa
de Menelao.
La humana más bella de toda la mitología,
incluso más que la diosa Afrodita. 
Raptada o huida con el joven Paris, con
quien llega a la ciudad de Troya, por lo
que es llamada Helena de Troya.

Helena, reina de Esparta, es raptada por el
joven Paris (según otras versiones, como la de
Ovidio, huye junto a él de forma voluntaria) y
llevada a la ciudad de Troya (al este de Grecia,
junto al mar Egeo); ese rapto o fuga será la
causa de la mítica guerra de Troya, que será el
símbolo del poder de Grecia y el origen de
grandes ciclos de aventuras durante y
después del conflicto: el de Aquiles, el de
Odiseo, el de Agamenón… y el de Eneas,
legendario precursor de Roma. Helena
también sobrevive a la guerra y regresa a
Esparta con Menelao. 

Algunas obras artísticas donde aparece:
Ilíada (s. VIII a. C.), poema épico de Homero ambientado en la guerra de Troya.

Las troyanas (415 a. C.), tragedia de Eurípides.
El rapto de Helena (s. XVI), cuadro de Tintoretto. 

CARTAS DE HELENA Y PARIS

Pur ti miro
L’incoronazione di Poppea

C. Monteverdi
Por ti miro, por ti gozo,
te abrazo, te estrecho.

Ya no peno, ya no muero,
¡oh, mi vida! ¡oh, mi tesoro!
Yo soy tuya. / Tuyo soy yo…

Esperanza mía, dilo,
tú eres mi amor  / sí, bien mío,

sí, corazón, vida mía.

O del mio dolce ardor, 
Paride et Elena, C. Gluck
Oh, querida razón
de mi dulce ardor,
el aire que respiras, 
al fin respiro. 
Adonde sea que vuelva mi mirada
se aparece frente a mí
tu hermoso rostro.
Mi mente te sueña
con la esperanza más feliz. 
Y en este deseo que me llena el pecho
te busco, te llamo, espero, y suspiro.

Paris, hospedado en el castillo de Menelao, intenta
convencer a Helena para que escape junto a él. Ambas

son cartas de seducción, de flirteo. 

Veámonos esta noche. 

No sé si he de seguirte...

SABÍAS QUE...
La Guerra de Troya es uno de los conflictos bélicos más famosos de la mitología griega
y del que beben no solo numerosas fuentes literarias, como la Iliada, sino también
pictóricas, cinematográficas... Enfrentó a los griegos aqueos contra los troyanos. Uno de
los pasajes más famosos es el referido al caballo de Troya, un gran animal de madera
ofrecido como regalo y que ocultaba a varios soldados enemigos en su interior. Al caer la
noche, los guerreros asediaron la ciudad y ganaron la guerra. 

Esparta

Troya



III. HERO

Sacerdotisa de Afrodita en el Helesponto
(hoy estrecho de los Dardanelos). 
Enamorada del joven Leandro.
Su trágica historia de amor imposible
inspira el de muchos jóvenes enamorados
de la tradición literaria, como Romeo y
Julieta o Calisto y Melibea. 

Hero se enamora de Leandro, pero sus
padres se oponen a su amor; por ello, el
joven cruza cada noche a nado el
Helesponto (un peligroso estrecho lleno de
corrientes) para encontrarse con ella, que
le ilumina el camino con su torre en Sesto.
Pero una noche el viento apaga el candil,
Leandro muere ahogado y ella se suicida.  

Algunas obras artísticas donde aparece:
Hero y Leandro (1604), óleo de Pedro Pablo Rubens.

Soneto XXIX Pasando el mar Leandro el animoso 
del poeta español Garcilaso de la Vega (siglo XVI).

In der Nacht (1837, op. 12), pieza pianística de Robert Schumann inspirada en la leyenda. 

A Hero Leandro adoraba,
y, por verla, enamorado
el Helesponto cruzaba

todas las noches a nado.

Y, según la fama cuenta,
Hero una luz encendía

que en las noches de tormenta
de faro al joven servía.

Una noche a Hero cansada
de mirar hacia Bizancio,

rendida, aunque enamorada,
la hizo dormirse el cansancio.

Y lo más triste es que, apenas
la pobre Hero se durmió,

cuando un aire desde Atenas,
la luz, soplando, apagó.

Viendo él la luz apagada,
sintió aquel olvido tanto,

que, maldiciendo a su amada,
abrasó el mar con su llanto.

Y queriendo, o sin querer,
de pena se dejo ahogar,
sin que él pudiese saber

si le ahogó el llanto o la mar.

Lo cierto es que al desdichado,
al rayo del sol primero

la tormenta le echó, ahogado,
al pie de la torre de Hero.

Y cuando muerto le vio,
Hero, cual Leandro fiel,
se arrojó al agua y murió
como él, por él y con él. 

RAMÓN DE CAMPOAMOR

CARTAS DE HERO Y LEANDRO

In der Nacht
R.Schumann

Todos reposan, corazón,
todos duermen, mas no tú.

Una pena cansada
ahuyenta el sueño de tu lecho,

y tu mente cavila, muda,
en la lucha de su amor.

Las últimas cartas entre ambos. En ellas se mandan
palabras de amor, y Leandro le informa de su deseo de
cruzar a nado a pesar de la bravura del mar. 

Sestos
AbidosMar Helesponto

A pesar de los vientos me
atreveré a cruzar...

Cuídate de la furia de
Neptuno... 



IV. PENÉLOPE

Reina de la isla de Ítaca, madre de
Telémaco y esposa de Odiseo. 
Tejedora de un tapiz que desteje cada
noche para evitar que los pretendientes se
casen con ella.
Convertida en un símbolo contradictorio;
por un lado de la esperanza y por otro de
la mujer que acepta y aguanta las
infidelidades de su marido.

La reina Penélope espera durante veinte
años a que su marido, el rey Odiseo,
regrese de la guerra de Troya. Mientras, los
pretendientes a la corona intentan casarse
con ella, pero Penélope ha jurado que solo
se volverá a casar cuando termine un tapiz
que teje de día y desteje en secreto de
noche. Según el mito, Odiseo regresa a
Ítaca y mata a los pretendientes. 

Algunas obras artísticas donde aparece:
Odisea (s. VIII a. C.), poema épico de Homero que narra las aventuras de Odiseo en su viaje

de regreso a Ítaca.
Ulises (1922) de James Joyce, novela donde la propia Penélope, convertida en Molly

Bloom, expresa en un extenso monólogo su amor y odio hacia su marido.
Penélope (1972), canción de Joan Manuel Serrat basada en el mito (una mujer que espera). 

 CARTA DE
PENÉLOPE A ULISES

CARTAS DE LOS
PRETENDIENTES

Esta carta te la envía tu esposa, insensible Ulises, que
tanto tardas. Pero no respondas. ¡Ven tú en persona! Hace

más de diez años que partiste. Ya ha caído Troya... 

Que ella mi esclava se llame
y yo como a esposa la ame,

pues por tal la recibí. 
Eso sí, eso sí, eso sí. 

Pero porque yo la quiera,
sea en casa bachillera,
y mande más que no yo.
Eso no, eso no, eso no. 

Que la visite mi amigo
siendo dello yo testigo,
porque permisión le di.

Eso sí, eso sí, eso sí. 
Pero viendo lo que pasa,
vaya mi amigo a mi casa

cuando estoy ausente yo.
Eso no, eso no, eso no. 

Que tenga yo a mi mujer
conforme mi estado y ser,
y todo salga de mí. 
Eso sí, eso sí, eso sí.
Pero que ande muy galana,
hoy bien y mejor mañana,
sin saber quién se lo dio.
Eso no, eso no, eso no.

Consideraçiones y preceptos de un casado
Luis de Briceño

Gredchen am Spinnrade
F. Schubert
Se fue mi calma,
el corazón me duele,
no encontraré la paz nunca más. 
Si él no está junto a mí
siento que vivo en una tumba.
El mundo entero se hace amargo.
Mi cabeza está perdida
y todos mis sentidos
deliran incoherentes. 
Si miro por la ventana,
sólo a él buscan mis ojos. 
Únicamente por encontrarlo 
salgo a pasear fuera de casa.  
Su caminar altivo,
su noble figura,
la sonrisa de su boca
y el fuego de su mirada.
Su magia al hablar,
la caricia de sus manos,
Y... ¡ay! ¡Sus besos ardientes! 
Mi pecho se impulsa hacia él, 
coge fuerza. 
¡Si pudiera atraparlo, 
retenerlo junto a mí, 
y besarlo hasta saciar mis ansias, 
hasta quedarme muerta 
bajo sus labios! 

Ítaca

Tras más de diez años de espera, Penélope escribe
a su esposo, Ulises, implorando su regreso. 

Un bel dì vedremo
Madame Butterfly, G. Puccini

Un hermoso día veremos
alzarse un hilo de humo en los confines del mar.

Y entonces aparecerá la nave.
Después, esa nave blanca entrará en el puerto,

atronando con su saludo.
¿Lo ves? ¡Ya ha llegado!

Yo no bajo a encontrarme con él, ¡no!
Me pongo allí, en lo alto de la colina

y espero, espero mucho tiempo 
y no me pesala larga espera.

Entonces de entre la multitud
sale un hombre, un punto pequeño

que sube por la colina.
¿Quién será? ¿Cómo llegará? ¿Qué dirá? 

Llamará a Butterfly desde lejos.
Yo, sin responder, estaré allí escondida, 

un poco en broma y un poco para no morir 
en el primer encuentro.

Y él, bastante preocupado, llamará:
"Pequeña muchachita, olor de verbena",

los nombres que me daba cuando volvía a casa.
Todo esto pasará, te lo prometo.

Guarda tu miedo, yo con segura fe lo espero.



V. MEDEA

Princesa de la Cólquide (la actual
Georgia, al este de Grecia).
Hechicera de poderes mágicos y
vínculos con el dios del Sol.
Se dice que podía cabalgar a lomos de
un dragón, como los Targaryen en
Juego de Tronos.

Algunas obras artísticas donde aparece:
Medea (431 a. C.), tragedia griega de Eurípides.

Medea (65 d. C.), tragedia latina de Séneca.
Medea (1969), 

película de Pier Paolo Pasolini protagonizada por la soprano María Callas. 

CARTAS DE MEDEA Y JASÓN

Vorrei punirti idegno
La finta giardiniera, W.A. Mozart
Quisiera castigarte, necio,
quisiera arrancarte el corazón.
Ardo de indignación,
pero me detiene el amor
que causa mis suspiros. 
¿Con esta recompensa, ingrato,
me devuelves el amor que te he dado?
Mas me confundo, oh Dios,
entre la ira y la piedad.

Rata de dos patas
Paquita la del barrio

Rata inmunda, 
animal rastrero, 

escoria de la vida 
adefesio mal hecho. 

Infrahumano, 
espectro del infierno, 

maldita sabandija 
cuánto daño me has hecho. 

Alimaña, culebra ponzoñosa, 

Corinto

Medea, princesa del reino de la Cólquide,
traiciona a su reino para ayudar al héroe Jasón y
a sus compañeros, los Argonautas, a robar el
legendario Vellocino de Oro, y huye con ellos a
Grecia bajo promesa de matrimonio; en Corinto,
Jasón y Medea viven felices y tienen dos hijos
hasta que él la rechaza para casarse con Creúsa,
la princesa de Corinto. Según el mito, Medea,
como venganza, mata a sus propios hijos (lo que
hoy se denomina violencia vicaria) y huye en un
carro tirado por dragones.

Medea recrimina a Jasón su abandono y le amenaza con
usar su magia para dañarle a él y a sus hijos. 

deshecho de la vida,
te odio y te desprecio.
Rata de dos patas 
te estoy hablando a ti:
porque un bicho rastrero, 
aún siendo el más maldito, 
comparado contigo 
se queda muy chiquito.
Maldita sanguijuela, maldita cucaracha. 
Que infectas donde picas,
Que hieres y que matas...

Jasón:
te escribe Medea.

La repudiada,
la miserable

que antes amabas
y ahora destierras (...). 



VI. DIDO

Reina de Cartago (en el actual Túnez, al
norte de África), viuda del rey Siqueo. 
Según el mito, el suicidio de Dido es el
origen del odio entre Cartago y el Imperio
Romano, que dará lugar a las Guerras
Púnicas.
La cantautora británica Dido se llama así
en honor a la reina cartaginesa. 

La reina Dido de Cartago jura no volver a
enamorarse después de fallecer su marido
Siqueo. Pero entonces llega Eneas, el caudillo
de los supervivientes del ejército de Troya,
que se dirigen a Italia para fundar un nuevo
reino; la diosa Venus, madre de Eneas, logra
que ambos se enamoren, pero Mercurio le
recuerda al héroe que tiene que seguir su
viaje para sentar las bases del imperio
romano. Entonces Eneas abandona a Dido y
ella se suicida con la espada del héroe. 

Algunas obras artísticas donde aparece:
Eneida (s. I a. C.), poema épico de Virgilio, escrito por mandato del

emperador Augusto para conectar la fundación mítica del Imperio Romano
con las aventuras de un héroe mítico, Eneas, huido tras la pérdida de Troya.

El peor de los troyanos… (s. XVI), breve epitafio de la reina compuesto en
redondilla por el genial poeta español Garcilaso de la Vega (ver abajo). 

Dido y Eneas (1689), ópera de Henry Purcell. 

El mejor de los troyanos
dio la causa y el espada. 
Dido, a tal punto llegada

no puso más que las manos. 
GARCILASO DE LA VEGA 

CARTA DE DIDO A ENEAS

When I am laid
Dido and Aeneas, H. Purcell

Cuando me cubra la tierra
no dejes que mis errores
llenen tu pecho de pena.

Recuérdame, mas no llores
el destino de quien yerra.

Eneas está a punto de partir, y Dido le suplica que no se vaya. Es
su particular canto del cisne: en la carta anuncia su suicidio. 

SABÍAS QUE...

La ópera Dido y Eneas es una
de las más famosas de todo
el periodo barroco musical,
que abarca precisamente
desde el nacimiento de este
género lírico, en 1600 aprox.
hasta la muerte del
compositor Juan Sebastian
Bach en 1750. 
Muchas de las óperas del
periodo comparten la
temática mitológica: La
favola d’Orfeo de Monteverdi,
Achille et Polyxène, de Lully,
Acis and Galatea de
Haendel...   
, 

Cartago Grecia



La última escena del espectáculo supone una
sorpresa; de pronto, saltamos veinte siglos y el
sonido nos lleva a una realidad muy reconocible:
los audios que nos enviamos a diario a través de
los sistemas de mensajería telefónica y digital.
Pero estos mensajes son muy especiales.
Mientras la soprano "enciende" el mar (la luz de
botellas del escenario) y suenan los primeros
compases de un conocido standar de jazz (Cry me
a river), llegan a nuestros oídos verdaderas
heroidas del siglo XXI: las voces anónimas de
mujeres actuales, vivas y auténticas, que se
dirigen a personas que marcaron su vida de
forma desgraciada: parejas que las engañaron,
traicionaron o se comportaron de forma falsa o
ingrata.
Intentamos así vincular el mundo del mito (las
Heroidas ovidianas) con la realidad
contemporánea: seguimos necesitando alzar la
voz, denunciar las injusticias, construir el relato
del dolor y del desamparo, soñar con un mundo
mejor donde tantas relaciones no estén teñidas
de mentiras y falsedades.
Cry me a river es una canción que es en sí misma,
una heroida más, una protesta irónica y también
una señal de esperanza, un testimonio de
superación, una sonrisa triste que nos dice que
hay luz al fondo del túnel. 

VII. HEROIDAS HOY

Cry me a river
Arthur Hamilton

Ahora dices que estás solo
que te pasas la noche llorando.

Por mí puedes llorar todo lo que quieras,
también yo derramé

un millón de lágrimas por ti.
Ahora dices que lo sientes 

por haber sido tan falso.
Por mí puedes llorar todo lo que quieras...
Estuve a punto de perder la cabeza por ti

mientras que en tus ojos no vi ni una lágrima.
¿Recuerdas? Yo sí recuerdo todo lo que dijiste:

Me dijiste que el amor era una cosa vulgar,
me dijiste que habíamos terminado.

Y ahora dices que me quieres.
De acuerdo, demuéstralo.

Venga, llora hasta hartarte.
También yo derramé un millón de lágrimas por ti. 

Ojo, ¡spoiler! Aquí
analizamos el final de
la obra. Si prefieres no
saberlo, léelo luego :).  

ALGUNAS 
PREGUNTAS PREVIAS*

¿Qué personajes mitológicos conoces?
¿Qué películas / libros / cómics o series conoces que estén inspirados en
algún referente clásico?
Estás a punto de asistir a un concierto basado en un texto muy antiguo. ¿Crees
que puede ser aburrido? ¿Piensas que algo de hace siglos puede hablar de
cómo nos sentimos en la actualidad? En el caso de que la respuesta sea
afirmativa, ¿crees que hay diferencias y de qué tipo?
¿Crees que tenemos prejuicios a la hora de enfrentarnos al arte clásico? 

*Se recomienda repetir estas preguntas una vez se haya asistido a la representación,
para comprobar si la percepción ha cambiado y abrir un debate en el aula. 



En el escenario verás unos pocos elementos de gran potencia simbólica
que van cobrando vida y transformándose a lo largo de la obra: una alfombra
redonda de arpillera, un cofre de esparto, un círculo de botellas azules, unos
hilos de lana roja, unos pergaminos. Y, por supuesto, el piano, porque, no lo
olvidemos, esto es un concierto... muy especial.

La puesta en escena de Heroidas nos lleva a la esencia del teatro, porque el
espectáculo busca la frontera entre el formato de concierto lírico (donde la
cantante suele presentarse junto al pianista sin adornos ni elementos para
focalizar la atención en la música) y el monólogo teatral (donde la
significación de las piezas escénicas cobra un enorme significado que
multiplica las emociones). Como verás, todos los objetos en escena tienen un
sentido y se emplean en ciertas acciones. Los elementos no son un mero
decorado, sino símbolos activos:

La alfombra, a modo de isla, centraliza la mayoría de momentos de canto
y "aísla" a la soprano en un entorno cerrado (tal y como hace la obra
original de Ovidio); como ves, el tejido y el color de la arpillera nos
remiten a la arena de la playa, la tierra de una isla rodeada de mar...

DESPUÉS DE LA FUNCIÓN
SOBRE LA PUESTA EN ESCENA

Las botellas azules, diversas y
dispuestas de forma asimétrica,
representan, claro, el mar, y si te fijas
podrás ver que están llenas de sal para
acentuar ese efecto (y de paso para
multiplicar el efecto de la iluminación) y
que muchas de ellas llevan mensajes en
su interior (como voces a la deriva
buscando ser escuchadas). Además,
algunas de las botellas tienen luz propia
para crear un efecto especial en un par
de escenas: las lámparas de Hero y
Leandro o las "estrellas" de las voces
finales.

¡Aquí solo se ven cuatro,
 pero en realidad son... treinta y dos! 



El baúl, fabricado también de un tejido que nos evoca la tierra, es el
recipiente de diversos elementos (las agujas de coser, los espejos, etc.)
pero también será empleado como asiento de Penélope, como tumba de
Dido, como roca donde duerme Ariadna... en teatro, un solo objeto puede
adoptar múltiples funciones y llevar nuestra imaginación a distintos
espacios y ambientes, creando las escenas (junto al diseño de
iluminación) con la herramienta más potente, única y analógica de las
artes escénicas: la imaginación de los espectadores. 

Los hilos rojos pueden ser gotas de sangre, vínculos entre personajes,
símbolos de una vida humana que las Parcas (las míticas dueñas del
Destino) cortan con sus tijeras, las líneas trazadas en mapas... Desde el
empleo realista (las agujas de Penélope, que teje y desteje) hasta el
poético (el "corte" de Helena), el hilo guía nuestra imaginación como el de
Ariadna guiaba a Teseo por el laberinto. 

Los pergaminos también adoptan carácter simbólico transformándose:
desde la carta inicial que encuentra Teseo a la manera del tópico literario
del "manuscrito hallado en una botella" hasta el puñal con que Dido
(convertida simbólicamente en el vestido blanco) se da muerte, pasando
por las tarjetas de Paris y Helena, el barco de papel de Ulises que
Penélope lleva alrededor de su "isla", arrastrando su hilo rojo por el mar, o
los fragmentos rotos que Medea deja por el escenario mientras canta su
terrible venganza...



El programa musical de Heroidas está compuesto por piezas de música
clásica escritas para voz y piano u orquesta, en nuestro caso para las voces de
soprano (la más aguda de las voces femeninas) y barítono (una de las voces
más graves masculinas, solo seguida de la de bajo) y canciones modernas.
Muchas de estas piezas pertecen a óperas (y reciben el nombre de aria si
están interpretadas por una sola persona); pero también aparecen canciones
alemanas o lieder, un género que surge en el romanticismo y que está
estrechamente ligado a la poesía y la emoción, como es el caso del precioso
dúo In der Nacht de Robert Schumann que se corresponde con las cartas de
Hero y Leandro; o una canción de concierto española, género desarollado a
principios del siglo XX y también muy vinculado a lo poético, en el caso de
Siempre que sueño las playas. Aquí Halffter toma su texto del ciclo Marinero
en Tierra de Rafael Alberti. 

Entre las piezas interpretadas hay un margen de 300 años, diversos periodos
estéticos (barroco, clasicismo, romanticismo...) y formas de entender la
composición musical. Esta variedad de épocas y géneros no es casual: para
cada una de las heroidas se han elegido una o diversas piezas que se refieren
a determinados sentimientos y pretenden, precisamente, demostrar que
estos afectos son atemporales. En algunos casos, el referente musical toma
directamente la fuente del compositor que puso música al mito, como es el
caso de la carta de Dido, en la que se interpreta el aria de la ópera Dido y
Eneas de Henry Purcell. En otros, como en el lied Grechen am Spinnrade
(Margarita en la rueca en su traducción al español), de Schubert, la relación
establecida es semántica: el texto de Goethe describe a una mujer que
espera (y desespera) por su amado y el movimiento del acompañamiento del
piano dibuja una melodía en bucle que simula el sonido de una rueca hilando
incansablemente, como lo haría Penélope con su telar. 
Un caso especial es la pieza elegida para los pretendientes de Penélope.
Originalmente, Ovidio no trata sobre ellos en sus Heroidas más allá de las
menciones que hace la propia reina en su carta. Sin embargo, hemos
escogido la canción del s.XVII de Luis de Briçeño con una letra que hoy en
día nos parece impensable, incluso cómica, para reproducir los
comportamientos “dudosos” de algunos de ellos, tal y como Homero
describe en su Odisea. 

SOBRE LA MÚSICA

Partitura manuscrita del aria de Dido



PROGRAMA MUSICAL
CARTA DE ARIADNA A TESEO

F. Haendel (1685-1759)
Ah mio cor, Alcina

R. Halffter (1900-1987)
Siempre que sueño las playas, Marinero en tierra

CARTAS DE HELENA Y PARIS
C. Monteverdi (1567-1643)

Pur ti miro, L’incoronazione di Poppea

C. W. Gluck (1714-1787)
O del mio dolce ardor, Paride ed Elena

CARTAS DE HERO Y LEANDRO
R. Schumann (1810-1856)

In der Nacht, Spanisches Liederspiel, Op.74

CARTA DE PENÉLOPE A ULISES
F. Schubert (1797-1828)
Gredchen am Spinnrade

G. Puccini (1858-1924)
Un bel dì vedremo, Madame Butterfly

CARTAS DE MEDEA Y JASÓN
W. A. Mozart (1756-1791)

Vorrei punirti indegno, La finta giardiniera 

Francisca Viveros (1947)
Rata de dos patas

CARTA DE DIDO A ENEAS
H. Purcell (1659-1695)

When I am laid, Dido and Aeneas

CARTAS DE HEROIDAS HOY
A. Hamilton (1926)

Cry me a river

https://imslp.org/wiki/Spanisches_Liederspiel,_Op.74_(Schumann,_Robert)


EL ESPACIO SONORO
Además de la música en directo y las voces habladas, en Heroidas tiene una gran
importancia el espacio sonoro, es decir, todos los elementos pregrabados que
suenan desde los altavoces y que ayudan a reforzar la propuesta escénica. 
Este espacio sonoro es un recurso muy utilizado en el teatro contemporáneo y, en
el espectáculo que has visto, obedece a diferentes intenciones. Por ejemplo, un
sonido de olas que nos sitúa en el mar; las voces en bucle de Penélope, que
refuerzan su desesperación al tejer y destejer el telar eternamente, las cartas de
Hero y Leandro, que suenan como ecos lejanos por al mar que los separa, un coro
que invoca la sensación de ritual ante la muerte de Dido, los audios de Whatsapp de
mujeres actuales que nos conectan un mundo acústico cercano y reconocible...
Muchos de los recursos sonoros se utilizan comúnmente en la música de
cantantes actuales, donde la producción musical tiene cada vez más importancia.
Cantantes como Rosalía, Taylor Swift, Quevedo... se hacen valer de efectos como la
reverberación, los ecos, las disonancias, los sonidos metálicos, pitidos... para dotar
sus canciones de mayor expresividad y originalidad. 
¿Has reconocido alguno de estos recursos en el espectáculo?

SOBRE LA ADAPTACIÓN DE LOS TEXTOS
Nuestras Heroidas proponen una adaptación textual sobre el original de Ovidio. 
Al tener que adecuarse al tiempo de una representación escénica, las cartas se
encuentran recortadas frente a su original; con esta misma intención de
adecuación algunas de las cartas se presentan cruzadas, a modo de diálogo,
cuando en el original son cartas individuales. Es el caso de los textos de Helena y
Paris y de Hero y Leandro, que Ovidio presenta como cartas de respuesta.
Todos los textos han sido traducidos en prosa poética con opciones léxicas
bajas, esto es, un lenguaje cercano que permita entender el mensaje y que
resulte familiar. La única excepción es la de la carta de Medea, traducida en silva
de versos blancos. Esta estrofa, formada por versos heptasílabos y
endecasílabos sin rima, nos permite evocar los dísticos (verso latino basado en
pies acentuales) de la obra original. 

Yo que he vencido a toros y serpientes
no he podido vencer a mi marido.

Yo que he extinguido fuegos con hechizos
no he podido salvarme de estas llamas.

Yo que dormí a un dragón,
no duermo ni de día de noche.

Hasta mi misma magia me abandona.
Fragmento de la carta de Medea



¿Cuál ha sido tu pieza musical favorita del espectáculo? Busca información sobre ella,
sobre el estilo al que pertenece, sobre las cantantes que la han interpretado... Y, si te
animas, haz tu propia versión de la canción, para cantar en clase en directo.

¿Recuerdas los elementos escenográficos empleados en el espectáculo? Haz una
lista de los símbolos que piensan que representa cada uno. ¿Se te ocurren más
posibilidades de uso imaginario de esos objetos? Y si eliges un objeto diferente, el que
tú quieras... ¿en qué cosas imaginarias podría transformarse? 

Hablando de heroidas... piensa en otras grandes mujeres de tu época, o del pasado,
que hayan sido tratadas con injusticia por su entorno social o personal. Busca
información sobre ellas y expongamos en clase sus historias.

Referencias paralelas: es probable que en alguna o varias de nuestras heroidas hayas
identificado diferentes sentimientos: amor, rabia, frustración, tristeza, nostalgia...
Nosotros hemos relacionado cada uno de ellos con una pieza de música clásica o
moderna, pero existen muchísimas más. Elige dos de las heroidas representadas y
piensa en una canción de cualquier época que pudiera relacionarse con ellas, que
pudiera cantar o escuchar la heroína mientras escribe la carta. 

PROPUESTA DE ACTIVIDADES
Escribe tu propia Heroida. Puede ser una carta de un
personaje ficticio de una novela, de una película, de
un cómic, de un videojuego... ¿a quién se la envía?
¿Qué le dice? Intenta que el estilo literario sea acorde
con el personaje. Y no olvides "crear" la carta de
forma física, con su papel, su sobre, su aspecto y
forma únicas. Por si te gustó la idea, aquí te dejamos
las instrucciones para hacer un barco de papel:

Sitúa en el mapa las ciudades desde las que escribían las heroidas:
      Naxos, Esparta, Sestos, Ítaca, Corinto, Cartago. 



HEROIDAS
C A R T A S  Y  C A N T O S  D E  L A S  H E R O Í N A S

martaestal@gmail.com


